Opinion

Aude Platteau

Licenciée en socio-anthropologie

M Le 2 novembre, nous commémorons
I'assassinat tragique de Pier Paolo Paso-
lini, survenu il y a cinquante ans. L'écri-
vain, poéte et cinéaste italien avait, au
fond, fort bien anticipé ce qui allait sim-
poser des années plus tard...

lisation] est la pire des répressions de toute I'histoire humaine”,
avec le danger que “la fiévre de la consommation est une fievre
d’obéissance a un ordre non énoncé”, mais, ajouterions-nous,
insidieusement suggéré ou insufflé par les divers dispositifs
politico-médiatiques (dont la télévision, Internet, la propa-
gande publicitaire...).

Les effets de la globalisation

La culture, selon I’'Unesco, “dans son sens le plus large, est con-
sidérée comme I'ensemble des traits distinctifs, spirituels et mateé-
riels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un
groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de
vie, les droits fondamentaux de I'étre humain, les systéemes de va-
leurs, les traditions et les croyances”. La culture distingue donc
un groupe, une société, d’un autre groupe, d’'une autre société.
Or, précisément, les distinctions, avec la globalisation, se pul-
vérisent. Cette derniere, soucieuse donc de faconner un
monde a son image, s’insinue ou s’infiltre dans chaque culture
au point de saccager ou profaner ce qui en elle est resté de sa-
cré; de ratatiner au statut de folklore ses chants, danses,
croyances ou coutumes; d’enrégimenter ses populations a ses
modeles de “jouissance” (Coca-Cola...) et de ne voir dans les
territoires chauds ou elle séjourne que des possibilités d’ex-
ploitations, de colonisations touristiques ou d’implantations
de restaurants, d’hotels ou encore de “camps pour retraités”
(cf. Espagne, Portugal...).

Dans Le chaos, Pasolini va jusqu’a avancer qu’il n’y a désor-
mais plus, aujourd’hui, d“ailleurs”. Avec la globalisation, cha-
que culture du monde devient assurément semblable a une
autre: les fust-foods, les grandes surfaces commerciales ou en-
core les marques mondiales. Du coup, au sens strict, on ne
voyage plus ou, dit autrement, on ne va plus vers ou a I'étran-
ger, mais vers le familier, c’est-a-dire vers des étres et des cho-
ses du monde réduits a de simples “objets” susceptibles de
nous faire jouir. Si une réelle rencontre nécessite une confron-
tation avec de l'altérité, alors, au sens strict, les touristes ac-
tuels ne rencontrent plus rien.

Face a la demande d’un journaliste de se définir, en 1966,
Pasolini répondait ceci: “Une réponse [ou définition] de moi-
méme, c’est comme demander la définition de Uinfini.. Il y a un
infini intérieur et extérieur... Pour vous je suis une chose bien finie,
mais pour moi je suis infini... Je suis le miroir de Uinfini extérieur.”
Or, précisément, la globalisation se fout comme d’une guigne
de I'infini intérieur et extérieur: I'infini intérieur de toutes et
de tous, Elle le gele dans une identité dégradée et finie (con-
sommateur, hédoniste...), et I'infini extérieur des étres et cho-
ses du monde, Elle le rabat au statut de simples “objets” sus-
ceptibles de satisfaire la gourmandise du technocapitalisme et
de ses consommateurs.

=¥ (1) Je tiens a remercier chaleureusement mes ami(e)s du cercle
littéraire “Zoubia” pour leurs corrections et suggestions.

=¥ Titre de la rédaction. Titre original: “Globalisation et ‘génocide’
culturel. Un modeste hommage a P.P. Pasolini”

La Libre Belgique - jeudi 30 octobre 2025

CHRONIQUE

“Un seul pas

me suffit...”

M Intellectuel et théologien hors norme, John-Henry Newman
sera proclamé “docteur de 'Eglise” ce 1* novembre a Rome.

sa route dans des ruelles étroites.”

John-Henry Newman, par sa re-
cherche incessante de la vérité et de lexi-
gence, n’a cessé de bousculer un peu tout
le monde, confie le prétre de Louvain-la-
Neuve Damien Desquesnes. Les anglicans
d’abord, les catholiques ensuite.

John-Henry Newman est né en 1801 dans
une famille londonienne de six enfants, de
confession anglicane. Il en fut d’ailleurs
un théologien de premier plan. Mais au
tournant de la quarantaine, étudiant les
liens entre 'Eglise antique et le catholi-
cisme, il se convertit a celui-ci. Depuis
Rome, il chamboule alors la facon de faire
de la théologie, est regardé de travers,
soupconné d’entrisme, mais devient pré-
tre et est méme “créé” cardinal en 1879
par le pape Léon XIII.

L’histoire de ce grand intellectuel ne
s’arréte cependant pas a sa mort, en 1890.
Ses écrits irriguent le christianisme, et il
fut proclamé saint en 2019 avant de deve-
nir — ce 1 novembre — docteur de 'Eglise.
A Rome, cette reconnaissance ressemble 3
un panthéon ultime. Est docteur de
I’Eglise celui ou celle qui apporte une con-
tribution exceptionnelle a la doctrine ca-
tholique. En 2000 ans, ils ne sont qu’une
quarantaine a porter ce titre. Newman
prendra donc place aux cotés de Thérése
de Lisieux et son homonyme d’Avila, Tho-
mas d’Aquin, Augustin, Catherine de
Sienne ou Irénée de Lyon... Bref, la créme
de la créme.

( : 9 est un camion qui cherche a tracer

Les toasts de Newman

Cette célébration place aux premiers
rangs un héraut de la conscience. Car s’il
est une phrase de Newman demeurée célé-
bre, c’est celle tirée de sa Lettre au duc de
Norfolk, en 1875: “Si je suis obligé d’intro-
duire la religion dans les toasts d’aprés-di-
ner, écrit-il a un de ses amis, je boirai a la
santé du Pape, si vous le voulez bien, mais
d’abord a la conscience et, ensuite, au
Pape.”

L’homme n’est pas une intelligence arti-
ficielle, aurait sans doute pu écrire New-
man. Sa raison, qu’il se doit d’aiguiser
(Newman a beaucoup écrit sur I’éducation
et a fondé une université en Irlande), est
aussi traversée d’une conscience person-
nelle, un murmure qui vient du plus pro-
fond du cceur. Son écoute nous oblige,
souligne le théologien, car la conscience
éclaire et nous invite a suivre le bien.

Pour autant, elle n’écarte pas la raison et
n’introduit pas au régne de '’émotion pas-

i

sagére. Ce sont en effet le discernement
patient, l'intelligence et I’écoute de la tra-
dition avec un “cceur ouvert” qui offrent a
la conscience une chambre d’écho.

Cette tradition, insiste Newman, est ca-
pitale. Dans le cadre de I'Eglise par exem-
ple, elle permet de remonter aux sources
de la foi. Pour autant, elle est “vivante, se
développe, s’enrichit sans cesse tout en
étant fidele a elle-méme, note Damien Des-
quesnes. L’intellectuel anglais aime la tra-
dition, mais s’oppose au traditionalisme. En
pensant défendre la tradition, le traditiona-
liste méconnait sa force et son dyna-
misme.”

En ce sens, Newman est un guide trés ac-
tuel. Il s’oppose aussi bien a une concep-
tion de la religion comme systéme de pen-
sée idéologique, fermé sur lui-méme,
qu’au relativisme — écueil inverse - qui
soumet la réflexion aux sentiments passa-
gers et refuse toute distinction entre le
bien et le mal.

Pas a pas

Grand admirateur de Newman,
Benoit XVI allait plus loin encore dans son
discours a la Curie en décembre 2010. La
conscience personnelle dont chacun est
doté témoigne de la capacité humaine de
rechercher et de reconnaitre la vérité, sou-
lignait le Pape. Ce n’est pas rien: elle té-
moigne donc de la dignité de chaque per-
sonne. Pour autant, cette dignité est aussi
un devoir. Cette “capacité de [’homme de
reconnaitre la vérité lui impose, en méme
temps, le devoir de se mettre en route vers
la vérité, de la chercher et de se soumettre a
elle ld ou il la rencontre”. “La passion pour
la vérité, ’honnéteté intellectuelle et la con-
version authentique ont [donc] un prix
élevé”, reconnaissait encore Benoit XVI
dans une homélie, deux mois plus tot: ce-
lui de ne jamais nous dérober a ce que
nous dicte notre conscience.

Newman le savait. “La sainteté, voila le
grand but. C’est un combat et une épreuve”,
écrivait-il dans le cadre de sa foi. Mais
Newman était patient, conscient de ses
failles. Dans son poéme Lead, Kindly Light
(Conduis-moi, douce lumiére), devenu un
chant célébre en Angleterre, il écrit ces
quelques lignes: “Conduis-moi, douce lu-
miére, parmi 'obscurité qui m’environne,
conduis-moi! / La nuit est sombre, et je suis
loin du foyer, conduis-moi! / Garde mes
pas; je ne demande pas a voir / Les scénes
éloignées: un seul pas est assez pour
moi...”

Bosco d’Otreppe



