
35
La Libre Belgique - Jeudi 30 Octobre 2025

lisation] est la pire des répressions de toute l’histoire humaine”, 
avec le danger que “la fièvre de la consommation est une fièvre 
d’obéissance à un ordre non énoncé”, mais, ajouterions-nous, 
insidieusement suggéré ou insufflé par les divers dispositifs 
politico-médiatiques (dont la télévision, Internet, la propa-
gande publicitaire…).

Les effets de la globalisation
La culture, selon l’Unesco, “dans son sens le plus large, est con-

sidérée comme l’ensemble des traits distinctifs, spirituels et maté-
riels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un 
groupe social. Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de 
vie, les droits fondamentaux de l’être humain, les systèmes de va-
leurs, les traditions et les croyances”. La culture distingue donc 
un groupe, une société, d’un autre groupe, d’une autre société. 
Or, précisément, les distinctions, avec la globalisation, se pul-
vérisent. Cette dernière, soucieuse donc de façonner un 
monde à son image, s’insinue ou s’infiltre dans chaque culture 
au point de saccager ou profaner ce qui en elle est resté de sa-
cré ; de ratatiner au statut de folklore ses chants, danses, 
croyances ou coutumes ; d’enrégimenter ses populations à ses 
modèles de “jouissance” (Coca-Cola…) et de ne voir dans les 
territoires chauds où elle séjourne que des possibilités d’ex-
ploitations, de colonisations touristiques ou d’implantations 
de restaurants, d’hôtels ou encore de “camps pour retraités” 
(cf. Espagne, Portugal…).

Dans Le chaos, Pasolini va jusqu’à avancer qu’il n’y a désor-
mais plus, aujourd’hui, d’“ailleurs”. Avec la globalisation, cha-
que culture du monde devient assurément semblable à une 
autre : les fast-foods, les grandes surfaces commerciales ou en-
core les marques mondiales. Du coup, au sens strict, on ne 
voyage plus ou, dit autrement, on ne va plus vers ou à l’étran-
ger, mais vers le familier, c’est-à-dire vers des êtres et des cho-
ses du monde réduits à de simples “objets” susceptibles de 
nous faire jouir. Si une réelle rencontre nécessite une confron-
tation avec de l’altérité, alors, au sens strict, les touristes ac-
tuels ne rencontrent plus rien.

Face à la demande d’un journaliste de se définir, en 1966, 
Pasolini répondait ceci : “Une réponse [ou définition] de moi-
même, c’est comme demander la définition de l’infini… Il y a un 
infini intérieur et extérieur… Pour vous je suis une chose bien finie, 
mais pour moi je suis infini… Je suis le miroir de l’infini extérieur.” 
Or, précisément, la globalisation se fout comme d’une guigne 
de l’infini intérieur et extérieur : l’infini intérieur de toutes et 
de tous, Elle le gèle dans une identité dégradée et finie (con-
sommateur, hédoniste…), et l’infini extérieur des êtres et cho-
ses du monde, Elle le rabat au statut de simples “objets” sus-
ceptibles de satisfaire la gourmandise du technocapitalisme et 
de ses consommateurs.

U (1) Je tiens à remercier chaleureusement mes ami(e)s du cercle 
littéraire “Zoubia” pour leurs corrections et suggestions.

U Titre de la rédaction. Titre original : “Globalisation et ‘génocide’ 
culturel. Un modeste hommage à P.P. Pasolini”

chronique

“Un seul pas
me suffit…”

C’ est un camion qui cherche à tracer 
sa route dans des ruelles étroites.” 
John-Henry Newman, par sa re-

cherche incessante de la vérité et de l’exi-
gence, n’a cessé de bousculer un peu tout 
le monde, confie le prêtre de Louvain-la-
Neuve Damien Desquesnes. Les anglicans 
d’abord, les catholiques ensuite.

John-Henry Newman est né en 1801 dans 
une famille londonienne de six enfants, de 
confession anglicane. Il en fut d’ailleurs 
un théologien de premier plan. Mais au 
tournant de la quarantaine, étudiant les 
liens entre l’Église antique et le catholi-
cisme, il se convertit à celui-ci. Depuis 
Rome, il chamboule alors la façon de faire 
de la théologie, est regardé de travers, 
soupçonné d’entrisme, mais devient prê-
tre et est même “créé” cardinal en 1879 
par le pape Léon XIII.

L’histoire de ce grand intellectuel ne 
s’arrête cependant pas à sa mort, en 1890. 
Ses écrits irriguent le christianisme, et il 
fut proclamé saint en 2019 avant de deve-
nir – ce 1er novembre – docteur de l’Église. 
À Rome, cette reconnaissance ressemble à 
un panthéon ultime. Est docteur de 
l’Église celui ou celle qui apporte une con-
tribution exceptionnelle à la doctrine ca-
tholique. En 2000 ans, ils ne sont qu’une 
quarantaine à porter ce titre. Newman 
prendra donc place aux côtés de Thérèse 
de Lisieux et son homonyme d’Avila, Tho-
mas d’Aquin, Augustin, Catherine de 
Sienne ou Irénée de Lyon… Bref, la crème 
de la crème.

Les toasts de Newman
Cette célébration place aux premiers 

rangs un héraut de la conscience. Car s’il 
est une phrase de Newman demeurée célè-
bre, c’est celle tirée de sa Lettre au duc de 
Norfolk, en 1875 : “Si je suis obligé d’intro-
duire la religion dans les toasts d’après-dî-
ner, écrit-il à un de ses amis, je boirai à la 
santé du Pape, si vous le voulez bien, mais 
d’abord à la conscience et, ensuite, au 
Pape.”

L’homme n’est pas une intelligence arti-
ficielle, aurait sans doute pu écrire New-
man. Sa raison, qu’il se doit d’aiguiser 
(Newman a beaucoup écrit sur l’éducation 
et a fondé une université en Irlande), est 
aussi traversée d’une conscience person-
nelle, un murmure qui vient du plus pro-
fond du cœur. Son écoute nous oblige, 
souligne le théologien, car la conscience 
éclaire et nous invite à suivre le bien.

Pour autant, elle n’écarte pas la raison et 
n’introduit pas au règne de l’émotion pas-

sagère. Ce sont en effet le discernement 
patient, l’intelligence et l’écoute de la tra-
dition avec un “cœur ouvert” qui offrent à 
la conscience une chambre d’écho.

Cette tradition, insiste Newman, est ca-
pitale. Dans le cadre de l’Église par exem-
ple, elle permet de remonter aux sources 
de la foi. Pour autant, elle est “vivante, se 
développe, s’enrichit sans cesse tout en 
étant fidèle à elle-même, note Damien Des-
quesnes. L’intellectuel anglais aime la tra-
dition, mais s’oppose au traditionalisme. En 
pensant défendre la tradition, le traditiona-
liste méconnaît sa force et son dyna-
misme.”

En ce sens, Newman est un guide très ac-
tuel. Il s’oppose aussi bien à une concep-
tion de la religion comme système de pen-
sée idéologique, fermé sur lui-même, 
qu’au relativisme – écueil inverse – qui 
soumet la réflexion aux sentiments passa-
gers et refuse toute distinction entre le 
bien et le mal.

Pas à pas
Grand admirateur de Newman, 

Benoît XVI allait plus loin encore dans son 
discours à la Curie en décembre 2010. La 
conscience personnelle dont chacun est 
doté témoigne de la capacité humaine de 
rechercher et de reconnaître la vérité, sou-
lignait le Pape. Ce n’est pas rien : elle té-
moigne donc de la dignité de chaque per-
sonne. Pour autant, cette dignité est aussi 
un devoir. Cette “capacité de l’homme de 
reconnaître la vérité lui impose, en même 
temps, le devoir de se mettre en route vers 
la vérité, de la chercher et de se soumettre à 
elle là où il la rencontre”. “La passion pour 
la vérité, l’honnêteté intellectuelle et la con-
version authentique ont [donc] un prix 
élevé”, reconnaissait encore Benoît XVI 
dans une homélie, deux mois plus tôt : ce-
lui de ne jamais nous dérober à ce que 
nous dicte notre conscience.

Newman le savait. “La sainteté, voilà le 
grand but. C’est un combat et une épreuve”, 
écrivait-il dans le cadre de sa foi. Mais 
Newman était patient, conscient de ses 
failles. Dans son poème Lead, Kindly Light 
(Conduis-moi, douce lumière), devenu un 
chant célèbre en Angleterre, il écrit ces 
quelques lignes : “Conduis-moi, douce lu-
mière, parmi l’obscurité qui m’environne, 
conduis-moi ! / La nuit est sombre, et je suis 
loin du foyer, conduis-moi ! / Garde mes 
pas ; je ne demande pas à voir / Les scènes 
éloignées : un seul pas est assez pour 
moi…”

Bosco d’Otreppe

■ Intellectuel et théologien hors norme, John-Henry Newman 
sera proclamé “docteur de l’Église” ce 1er novembre à Rome.

Aude Platteau
Licenciée en socio-anthropologie

■ Le 2 novembre, nous commémorons 
l’assassinat tragique de Pier Paolo Paso-
lini, survenu il y a cinquante ans. L’écri-
vain, poète et cinéaste italien avait, au 
fond, fort bien anticipé ce qui allait s’im-
poser des années plus tard…

Opinion

V1


